
 
 

Studia Universitatis Cibiniensis. Series Historica, vol. XXII/2025, p. 59-83  
DOI: 10.2478/sucsh-2025-0003 

 

 

BISERICA DE RIT GREC A ROMÂNILOR DIN 

TRANSILVANIA LA SFÂRŞITUL VEACULUI AL XV-

LEA: ABORDĂRI MODERNE – PERSPECTIVE 

MEDIEVALE 
 

Ioan-Aurel POP* 

Alexandru SIMON** 
 

Abstract: 

Ever since the days of Pope Pius II (1458-1464), Transylvania was another of “God’s 

Playgrounds”. This peculiar “status”, that may have well predated the Union of Florence (1439), 

left its mark on education and on scholarship, especially after the Reformation(s) set in, 

ultimately leading also to the Union of Alba Iulia (1697) between the local Romanian hierarchs 

and Rome. Through the latter union, (part of) the Romanians of Transylvania entered union with 

Rome. The nationalist 19th century was consequently confronted with an additional dilemma: 

“one nation, but at least two churches”. This was true both in the case of the Hungarians and in 

that of the Romanians. This dilemma survived two World Wars and the Fall of Communism. 

The present paper is therefore both a survey of much-debated issue (the medieval ecclesiastical 

hierarchy of the Romanians of Transylvania, of the Wallachians, according to the name used for 

them in medieval and early-modern sources) and a case-study (of the archbishopric seated in 

Feleac), based both on the extant medieval sources and on modern views that have often turned 

scientific questions into highly political matters, prior and after both World Wars. 

 

Keywords: Transylvania, Feleac, Sigismund of Luxemburg, John Hunyadi, Matthias Corvinus, 

Stephen the Great, World Wars, church union, Orthodoxy, Catholicism. 

 

 

Biserica mitropolitană medievală, cu hramul Sfintei Paraschiva 

(Parascheva)1, din Dealul Feleacului are cel puţin trei vârste: una istorică, una 

istoriografică şi una politică. Primele două sunt destul de limpezi2. Cea de a 

 
* Acad. Preşedintele Academiei Române. E-mail: iapop@acad.ro. 

** CS I, dr. habil. Academia Română, Centrul de Studii Transilvane. E-mail: 

alexandru.simon@acad.ro 
1 Vezi Ioan Bizău, „Hramul de la Feleac în care se oglindeşte un mileniu de istorie europeană”, 

în Oameni şi biserici: şapte secole de istorie scrisă pe Dealul Feleacului, editor Al. Simon (Cluj-

Napoca: Argonaut, 2022), 55-74. 
2 În comparaţie: Marius Porumb, Bisericile din Feleac şi Vad. Două ctitorii moldoveneşti din 

Transilvania (Bucureşti: Meridiane, 1968); Ana Dumitran, „The Chronology of the Murals in 

the Râmeț Monastic Church (Alba County, Romania) Based on a Reevaluation of the Dating of 

the Narthex Inscription”, Museikon, IV (2020), 109-162. 

mailto:iapop@acad.ro
mailto:alexandru.simon@acad.ro


60     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

treia, voit mai neclară3, este dată de momentele când lăcaşul a atras atenţia mai-

marilor vremurilor pe parcursul secolului al XX-lea. Amintim (selectiv în orice 

caz)4: când Partidul Naţional al Românilor din Regatul Ungariei a trecut de la 

pasivism la activism (1905)5, la începutul şi la sfârşitul României Mari (1920-

1940)6, în ajunul şi în urma schimbărilor din cursul anului 19897.  

În aceste condiţii, paginile următoare reprezintă o intersecţie între 

preocupările şi cunoştinţele timpurilor mai recente şi informaţiile care au 

supravieţuit secolului al XV-lea, secol căreia îi aparţine şi prima datare 

cunoscută a bisericii din Feleac8 . Folosim cuvântul „intersecţie” deoarece 

vorbim despre o micuţă catedrală gotică românească, greco-catolică în vremea 

României Mari, când a fost introdusă la temelia unei episcopii ortodoxe9 şi 

renovată şi extinsă de către un arhitect maghiar, şcolit şi la Istanbul 

(Constantinopol) 10 . Identificarea unor „linii de demarcaţie” este grea şi 

probabil inutilă. 

 

Actualitatea transilvană creştină şi românească a Evului Mediu 

Se pot spune multe, prea multe, despre bisericile românilor, despre cele 

din Transilvania în special, mai ales din perspectiva ultimelor decenii, începând 

– de dinainte de anul 1989 – cu „reabilitarea”, transformată în „Diktat”, a ideilor 

de unire religioasă (corect spus: confesională creştină) şi de reformă/ reforme11. 

 
3 Pentru anii 1990: Adrian Andrei Rusu, Ioan de Hunedoara şi românii din vremea sa (Cluj-

Napoca: Presa Universitară Clujeană, 1999), 97-104. 
4 Pentru mai multe date, a se vedea materialele clujene dedicate anilor 1900 începând din 2011 

(aniversarea împlinirii a 90 de ani de la înfiinţarea Episcopiei Ortodoxe a Clujului, Vadului şi 

Feleacului în 1921). 
5 Keith Hitchins, Afirmarea naţiunii: mişcarea naţională românească din Transilvania, 1860-

1914 (Bucureşti: Enciclopedica , 2000), 195-196, 368-369. 
6 Vezi şi, nelipsit de importanţă şi pentru istoria Feleacului (de după 1940), Attila Gidó, Două 

decenii. Evreii din Cluj în perioada interbelică (=Documenta et Studia Minoritatum [, VI]) (Cluj-

Napoca: Institutul pentru Studierea Problemelor Minorităţilor Naţionale, 2014). 
7  Merită recitită din această perspectivă sinteza lui Ambrus Miskolczy, A román középkor 

időszerű kérdései. Régi-új viták és közelítések (Budapest: Miskolczy Ambrus, 2021). 
8 Daniela Marcu Istrate, Church Archaeology in Transylvania (ca. 950 to ca. 1450) (=East 

Central and Eastern Europe in the Middle Ages, 450-1450, LXXXIV) (Leiden – Boston: Brill, 

2022), 404-405; Alice Isabella Sullivan, The Eclectic Visual Culture of Medieval Moldavia 

(=Visualising the Middle Ages, XV), Leiden – Boston, 2023, pp. 73-75, 220. 
9 Mircea Gheorghe Abrudan, „Centenarul Eparhiei Ortodoxe Române a Vadului, Feleacului și 

Clujului (1921-2021)”, în Oameni şi biserici, 113-130. 
10 Gergő Máté Kovács, „Kós Károly in Istanbul”, Hungarian Studies, XXXVII (2023), 1, 268-

282. 
11 O listă selectivă: Adrian A. Rusu, „Un formular al cancelariei regale, din vremea lui Iancu de 

Hunedoara, pentru nobilii români din Transilvania”, Acta Musei Napocensis, XX (1983), 155-

171; Maria Crăciun, „Istoriografia iluministă română şi Reforma”, Anuarul Institutului de Istorie 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     61 

 

 

 

Veacuri complet diferite din punct de vedere is-toric au fost amestecate într-un 

„întreg”, segregaţionist de fapt din punct de vedere al apartenenţei Transilvaniei 

la România12 . Trei observaţii sunt poate utile, cel puţin pentru înţelegerea 

istoriilor bisericilor Feleacului13. „Damnatul” Vasile Mangra14 s-a dovedit mai 

patriot decât celebratul Augustin Bunea15, cel care, printre altele, a susţinut 

autenticitatea celebrului fals al contelului József Keményi16, prin care Matia 

Corvin ar fi afirmat că [...] valahii [românii] nu sunt nici născuţi, nici chemaţi 

pentru libertate [...] (1484)17. Fără Unirea de la Florenţa (1439), mitropolia de 

pe Dealul Feleacului nu ar fi putut exista aproape cinci decenii mai târziu18, 

după cum s-a admis – cu onestitate – inclusiv în „dosarul istoric de 

fundamentare” al Mitropoliei Clului, întemeiată în 2006 de către Bartolomeu 

Anania19. „În cele din urmă, dar nu în ultimul rând”, Feleacul, decăzut faţă de 

vremea libertăţilor medievale, dar rămas un – profitabil după cum o arată şi 

 
A.D. Xenopol, XXI (1984), 229-238; Ovidiu Ghitta, „Din proble-matica morală la începutul 

secolului al XVIII-lea (cazuri din Maramureş şi Sătmar)”, Anuarul Institutului de Istorie şi 

Arheologie Cluj Napoca, XXVIII (1987-1988), 467-475. 
12 Un „fir“ de răspuns: Nicolae Edroiu, „O familie de nobili români din Munţii Apuseni: Şterca-

Şuluţiu de Cărpiniş“, în Studii de istorie modernă a Transilvaniei. Omagiu profesorului Magyari 

András, editori Judit Pál, Enikő Rűsz-Fogarasi (Cluj-Napoca: Presa Universitară Clujeană, 

2002), 156-160. 
13 În rândul cărora, începând din anii 1960-1970, trebuiesc amintite şi cele neoprotestante. 
14 Pentru ierarhul şi omul politic Vasile Mangra: Marius Eppel, Un mitropolit și epoca sa. Vasile 

Mangra (1850-1918), (Cluj-Napoca: Presa Universitară Clujeană, 2006). Pentru „istoricul cu 

acelaşi nume”: Vasile Mangra, Ierarhia şi Mitropolia bisericei române din Transilvania şi 

Ungaria, (Sibiu: Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, 1908), 125-127. 
15  În cunoscuta sa „sinteză” Ierarchia românilor din Ardeal și Ungaria (Blaş: Tipografia 

Seminariului Archidiecesan, 1904), 131-132. 
16 Martyn Rady, „The Forgeries of Baron József Kemény”, The Slavonic and East European 

Review, LXXI (1993) 1, 102-125. 
17 Eudoxiu de Hurmuzaki, Documente privitoare la istoria românilor, II-2. 1451-1510, editor 

Nicolae Densuşianu, Bucureşti, 1891, no. 256, 285 ([…] Olaci nec ad libertatem vocati, nec ad 

libertatem nati […]). 
18 Dan Ioan Mureşan, „Bessarion et l'Église de rite byzantin du royaume de Hongarie (1463-
1472)”, în Matthias Corvinus und seine Zeit: Europa am Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit 
zwischen Wien und Konstantinopel (=Denkschriften der Österreichischen Akademie der 
Wissenschaften, CDX), editori Christian Gastgeber, Ekaterini Mitsiou, I.-A. Pop, Mihailo St. 
Popović, Johannes Preiser Kapeller, Al. Simon (Wien: Verlag der Österreichischen Akademie 
der Wissenschaften, 2011), 75-92, la 91-92; Daniela Marcu Istrate, „Contribuții arheologice la 
istoria românilor din Transilvania: biserica Sfânta Paraschiva din Feleac”, Ars Transsilvaniae, 
XXIII (2013), 191-210, la 195-196. 
19 A se vedea în acest sens I. Bizău, „Teologia istoriei în contextul epocii lui Ştefan cel Mare”, şi 
Ioan Chirilă, „Elemente de diplomație bisericească în politica perioadei istorice a lui Ștefan cel 
Mare“, în Structura etnică şi confesională a Transilvaniei medievale (secolele IX-XIV), editor I. 
Chirilă (Cluj-Napoca: Editura Renaşterea, 2007), 9-92, la  62-63 şi 257-282, la 274. 



62     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

conscripţia de la 1750 – însemn al vechii puteri regale ungare20, a fost protejat 

de Biserica Reformată din Cluj, căreia mândrul oraş îi amanetase satul (anii 

1660-anii 1780)21. 

Din păcate, ca mai peste tot pentru românii din Transilvania 

medievală22, prea puţine izvoare privind oamenii şi bisericile, una de sat şi 

cealaltă catedrală, de pe Dealul Feleacului şi de pe versantul său nordic s-au 

păstrat până astăzi. Tetraevangheliarul arhiepiscopului Daniil (1488) şi 

ferecătura lui Isac, vistiernicul Moldovei lui Ştefan al III-lea cel Mare (1498) 

nu mai sunt de găsit, s-ar părea încă din anii 1920-1930 23 . Au rămas 

documentele care atestă transformarea Mitropoliei de pe Dealul Feleacului într-

o afacere de familie, cu „partajele” de rigoare, în primele decenii ale secolului 

XVI-lea, când scaunul de ierarh a trecut de la grecul Marcu la felecanul Danciu, 

şi de la el la ruda sa Petru24. 

Incertitudinile şi lipsurile documentare completate de nesiguranţele şi 

disputele româno-române şi româno-maghiare, în cadrul cărora Feleacul era 

„imperfect”, pentru Budapesta, Bucureşti, dar şi Cluj (sat greco-catolic 

românesc ale cărui pământuri găzduiau o veche mitropolie ortodoxă şi privilegii 

regale ungare anulate de autorităţile maghiare moderne)25, explică de ce viaţa 

eparhiei ortodoxe de la Cluj (a Vadului, Feleacului şi Clujului oficial) nu a fost 

deloc uşoară, atât ca episcopie (din 1921), cât şi ca mitropolie (din 2006)26. 

Coborâm aşadar, pentru început, în anii de după apariţia episcopiei. 

 

 
20 Vezi în acest context şi Daniel Dumitran, Un timp al reformelor. Biserica Greco-Catolică din 
Transilvania sub conducerea episcopului Ioan Bob (1782-1830) (Cluj-Napoca: Argonaut, 
2007), 81, 345. 
21 Alexandru Simon, Feleacul (1367-1587) (Cluj-Napoca:  Presa Universitară Clujeană, 2004), 
244-245 (notele 146, 152), 285 (nota 101). Îi mulţumim din nou profesorului Gábor Sipos pentru 
sprijinul acordat în Arhiva Bisericii Reformate din Cluj (2003). 
22 Vezi http://siebenbuergenurkundenbuch.uni-trier.de/ (prin căutări ad annum post 1490). 
23 Pentru acest subiect, a se vedea datele din primul capitol al prezentului studiu. 
24 Ioan-Aurel Pop, Daniela Marcu Istrate, Tudor Sălăgean, Alexandru Simon, De vertice montis: 
Feleacul, Clujul şi Transilvania în Evul Mediu (=Minerva, I, 15) (Cluj-Napoca: Academia 
Română Centrul de Studii Transilvane, 2017), 137-138. 
25 Pentru mai multe detalii, vezi Alexandru Simon, „Istoria drept aniversare – aniversarea ca 

istorie”, în Oameni şi biserici, 7-22, de unde am preluat şi parte din rândurile de mai sus. 
26  Amintim astfel atacul – nominal greco-catolic şi academic (o jignire la adresa Bisericii 
Române Unite cu Roma intrată în inchisorile roşii) – lansat la adresa cărţii Feleacul (1367-1587) 
la doi ani de la apariţia ei, dar la nici o lună după întronizarea întâiului mitropolit al Clujului, 
Bartolomeu (Valeriu) Anania, de Bunavestire, pe 25 martie 2006 (Adrian A. Rusu, „Feleacul 
medieval ca tentativă de afirmare prin doping”, Studia Universitatis Babeş-Bolyai. Historia, L 
(2005), 2 [2006; după cum recunoştea oficial şi autorul textului], 242-246; replica: Alexandru 
Simon, „Satul, cartea şi istoricul: despre câteva perspective istorice şi is-toriografice recente”, 
Studia Universitatis Babeş-Bolyai. Historia, LI (2006), 2, 189-190). 

http://siebenbuergenurkundenbuch.uni-trier.de/


Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     63 

 

 

 

I. În secolul al XX-lea 

Spre sfârșitul anului 1925 se știa la București, la Comisiunea 

Monumentelor Istorice27, de pe lângă Ministerul Instrucțiunii și Cultelor, că în 

„comuna Feleacu”, la „biserica mănăstirii” de acolo, „s-au început unele 

lucrări cari ar vătăma caracterul vechi al acestei biserici cu mare importanță 

istorică”28. Între timp, lucrările s-au făcut, sub conducerea arhitectului Károly 

Kós29 și au stârnit o serie de discuții. Apoi, pentru un timp, discuțiile s-au 

contenit30.  

 

1. La începutul celui de Al Doilea Război Mondial. La 12 ianuarie 1940, 

„Comisiunea Centrală a Monumentelor Istorice” din București, era informată 

cu privire la intenția de „ridicare a unei inscripțiuni istorice în comuna Feleacu 

din județul Cluj”. Astfel, rezidentul regal al Ținutului Someș, Coriolan 

Tătaru31, și șeful serviciului rezidenței32 comunicau Comisiunii următoarele:  
„Avem onoare a vă face cunoscut că, din inițiativa marelui român Gheorghe 

Sion, cetățean de onoare al municipiului Cluj, comuna Feleacu a luat 

hotărârea ca să ridice un monument sau o inscripțiune care să amintească 

faptul istoric al domniei lui Ștefan cel Mare în regiunea Feleacului și înființării 

din partea lui a Episcopiei Vadului și Feleacului [...]”33.  

 

Textul inscripției proiectate era următorul:  
„Ziditu-s-a biserica Feleacului, cu hramul Sf. Paraschiva, în a doua jumătate a veacului 

al XV-lea, în zilele slăvitului voevod al Moldovei Ștefan cel Mare și Sfânt, al cărui 

boier, vistier Isac, a dăruit Mitropoliei din Feleac la 1496 o sfântă Evanghelie, legată 

 
27 Ioan Opriș, Comisiunea Monumentelor Istorice (Bucureşti: Enciclopedică, 1994). 
28  Institutul Naţional al Patrimoniului, Bucureşti (INP), Arhiva Comisiunii Monumentelor 

Istorice (A.C.M.I.), dos. 1599. Feleac. Bis. ortodoxă Sf. Paraschiva. Anii 1925-1940, f. 3 

(înregistrat, prin ştampilare sub nr. 01119/24 noiembrie 1925). 
29  Pentru complexa personalitate a lui Károly Kós (1883-1977), a se vedea cercetările 

profesorului Szabolcs Guttman. 
30 Cităm, ţinând cont şi de rândurile de mai jos, din Nicolae Iorga, Les arts mineurs en Roumanie, 

I, Bucarest, 1934, p. 40: […] la chapelle gothique de Feleac, village roumain, près de cette ville, 

église qui a été, plus récemment, outrageusement réparée, en y ajoutant des éléments qui 

appartiennent à la Renaissance […]. În limba secolului al XXI-lea: no comment. 
31 Dan Fornade, Personalităţi clujene (1800-2007) (Cluj-Napoca: Casa Cărţii de Ştiinţă, 2007), 

593-594. Coriolan Tătaru a fost (socotit), în primul rând, fondatorul şcolii clujene de 

dermatologie. 
32 Lăsăm identitatea acestuia în seama istoricilor secolului al XX-lea, deoarece, după datele 

avute, chiar dacă semnătura de pe act cu greu pare să-i corespundă numelui, acest „şef” s-ar 

putea să fi fost însuşi Raoul Şorban, care figurează drept „director al Cabinetului Rezidentului 

Regal”, Coriolan Tătaru, în istoriile din ultimele trei-patru decenii. 
33 INP, A.C.M.I., dos. 1599, f. 1r (act înregistrat, prin ştampilare, completată şi corectată cu 

stiloul, sub nr. 400101/17 ianuarie 1940). 



64     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

în argint. Fost-a acest sfânt locaș mai multe zecimi de ani biserică vlădicească, slujind 

sub păstorirea vlădicilor Marcu, Daniil și Petru, ca altar al Domnului pentru izbăvirea 

sufletească a poporului drept credincios din ținutul Clujului și pentru întărirea 

legăturilor de frăție cu Românii de același sânge și de aceeași credință”34.  

 

Ca urmare, se cerea „cât mai urgent posibil” avizul Comisiunii pentru text și 

pentru punerea lui la Feleac.  

Pe cerere, se vede în chip de rezoluție, această notă a lui Nicolae Iorga, 

preşedintele Comisiunii35: „Nu e în stil; o putem face noi”36. Faptul a fost 

comunicat și rezidentului regal de la Cluj:  
„La adresa Dvs. nr. 41 200/939, avem onoare a vă aduce la cunoștință că 

inscripția propusă de Dl. Gh. Sion pentru ca să fie ridicată în com. Feleacu, 

care să amintească Domnia lui Șt. cel Mare în acea regiune și înființarea de 

către Domnitorul Moldovean a Episcopiei Vadului și Feleacului, nu este în 

stil. Această inscripțiune poate fi făcută de către Com. mon. ist. București”37.  

 

Gheorghe Sion, om la 85 de ani38 , s-a simțit oarecum ofensat de 

răspuns, dar a comunicat politicos Comisiunii următoarele:  
„[...] Domnule Președinte, dacă știam aceasta mai înainte, cu mare dragoste 

și bucurie ași fi trimis Comisiunii să redacteze sau să corecteze inscripția, Dar 

eu, personal, mă aflu în imposibilitatea de a face aceasta căci inscripția e 

făcută de Dl. Ioan Lupaș, primul istoric al Ardealului, membru al Adunării 

eparhiale a Episcopiei ortodoxe de Cluj, profesor la Facultatea de Istorie 

Națională și membru al Academiei Române. Mă întreb, domnule președinte, 

când o inscripție e făcută de așa înalt personaj, dacă se poate schimba un 

cuvânt măcar; cred că ar fi o necuviință din partea mea [...]”39.  

 

Semnează „Gh. Sion”, iar pe document figurează următoarea rezoluție, 

dată la 2 martie 1940: „Se aprobă și se comunică [pe 12 martie 1940] aprobarea 

dlui Gh. Sion și Ținutului Someș”40.  

 
34 INP, A.C.M.I., dos. 1599, f. 1r. 
35 Andrei Pippidi, „N. Iorga şi Comisia Monumentelor Istorice”, Revista Monumentelor Istorice, 

LIX (1990), 2, 27-31. 
36 INP, A.C.M.I., dos. 1599, f. 1r. 
37 INP, A.C.M.I., dos. 1599, f. 1v (datare prin ştampilare, cifra zecilor fiind completată de mână, 

29 ianuarie 1940) 
38 Bogdan Paul Ivanov, „Gheorghe Sion – ultimul mecena din Clujul interbelic”, Tabor, XV 

(2020), 12, 10-15. 
39 INP, A.C.M.I., dos. 1599, f. 6r (21 februarie 1940, scrisoare înregistrată la Comisiune trei zile 

mai târziu). 
40 INP, A.C.M.I., dos. 1599, f. 6r. 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     65 

 

 

 

Așadar, Nicolae Iorga, aflând că părintele profesor Ioan Lupaș41 făcuse 

textul, și-a schimbat decizia și a aprobat totul așa cum fusese trimis de 

Gheorghe Sion inițial. Cu alte cuvinte, acum formularea trimisă de Sion „era 

în stil”.  

 

2. Izvoare şi dileme. În textul lui Lupaș sunt două lucruri importante42. Primul 

se referă la „domnia lui Ștefan cel Mare în regiunea Feleacului” și al doilea la 

„înființarea din partea lui (a domnului de la Suceava) a Episcopiei Vadului și 

Feleacului”. Între timp, unii istorici au contestat, cu vehemenţă „negaţionistă” 

după 198943, gândurile lui Lupaş şi Iorga. S-a spus că Ștefan cel Mare deși „a 

domnit” și în Transilvania, la Ciceu și Cetatea de Baltă, nu a avut nimic de-a 

face cu Feleacul (care nu-i fusese dăruit că feud), pe de o parte; pe de alta, nu 

erau dovezi directe că Ștefan cel Mare ctitorise episcopia Feleacului și, cu atât 

mai puțin, a Vadului. Această afirmaţie din urmă s-a dovedit corectă (Vadul a 

fost zidit cel devreme de către Ştefan al IV-lea/Ştefăniţă şi, mai probabil de 

Petru al IV-lea Rareş)44, dar nu în sensul dorit de parte din contestatari, care 

susţineau că Ştefan (al III-lea) cel Mare ridicase Vadul ortodox contra 

Feleacului unit45). În rest, istoria pare să fi corespuns textului gândit la 1940. 

 
41 Vezi Ioan Lupaş (1880-1967). Slujitor al ştiinţelor istorice, învăţământului şi bisericii, editori 

Nicolae Edroiu, Alexandru Moraru, Dorel Man, Veronica Turcuş (Cluj-Napoca: Renașterea, 

2008). 
42 Reamintim în comparaţie cuvintele sale din primele luni ale anului 1918: „[…] La 1488 e 

amintit episcopul Marca la Feleac (lângă Cluj), unde a cumpărat o casă dela preotul Vlad. Aci se 

mai amintesc doi urmași ai episcopului Marcu: Petru și Danciu. O însemnare din 1498 scrisă 

pe o evanghelie frumoasă, găsită la biserica din Feleac spune, că aici eră mitropolie” […] 

(Istoria bisericească a românilor ardeleni, Nagyszeben – Sibiiu, 1918, p. 24; cu menţiunea pe 

copertă şi pe foaia de titlu: „Carte aprobată de P. V. Consistor Arhidieeezan gr.-or. român 

din Sibiiu, prin deeisiunea din 6 Martie 1918 Hr. 1785 bis.”). 
43  De pildă: Adrian A. Rusu, „Ștefan cel Mare și Transilvania. Un inventar critic, date 

nevalorificate și interpretări noi”, Analele Putnei, I (2005), 2, 91-122; Marius Diaconescu, 

„Contribuții la datarea donației Ciceului și Cetății de Baltă lui Ștefan cel Mare”, Analele Putnei, 

IX (2013), 1, 91-112. Este de reţinut şi publicaţia în care aceste scrieri au apărut. 
44  Daniela Marcu Istrate, Mariana Beldie Dumitrache, „Date arheologice privind Biserica 

«Adormirii Maicii Domnului» din Vad”, în Multum laboravistis propter nos et propter bonum 

pacis et unionis: episoade şi reverberaţii ale Evului Mediu. Profesorului Ioan-Aurel Pop, în al 

șaptezecilea an al vieții, editori Adine C. Dincă, A. Simon, I, (Cluj-Napoca: Presa Universitară 

Clujeană, 2025), 133-152. Precizăm, la rândul nostru, că majoritatea informaţiilor erau disponibil 

încă din anii 1970. 
45 Precizăm totuşi că era vorba de Unirea de la Florenţa (1439) şi nu de cea „de al Alba Iulia” 

(1697). 



66     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

Al Doilea Război Mondial a oprit proiectul, dar nu şi cercetările. La 

1943, Emil Turdeanu46 scria:  

 
„[...] Manuscrisul vistiernicului Isac a fost semnalat în biserica din comuna 

Feleac de Timotei Cipariu încă din anul 1855; asupra lui a revenit Hașdeu 

într-o comunicare făcută la Academia Română în 1882, când s-a și procurat 

o fotografie după coperta lui. Nu știu ce soartă a avut de atunci [...]”47.  

 

Tot atunci,Turdeanu dădea detalii despre Isac48, influentul vistiernic al 

domnului Ștefan cel Mare:  

 
„[...] Ce îndemn aducea pe vistiernicul lui Ștefan să închine prinosul său 

sufletesc bisericii dela Feleac? Dregătoria o ținea dinainte de 15 martie 1490, 

când Ștefan îi confirmă stăpânirea peste două sate. În august 1497, când Ioan 

Albert cobora cu oștile spre apa Nistrului, vistiernicul Isac primește dela 

Domnul său încredințarea să întâmpine pe rege și să afle ce planuri nutrește. 

După solia de răspuns a polonilor, Ștefan trimite din nou pe destoinicul său 

vistiernic, de această dată împreună cu logofătul Tăutu și încărcat cu multe 

daruri, să descoase gândurile regelui. Dar acum, Ioan Albert găsi cuvintele de 

prisos: luă darurile, puse pe soli în lanțuri și-i trimise la Lwow. În închisoare, 

boierii au stat aproape un an. Între timp, Ștefan își încleștă dușmanul în Codrul 

Cosminului și-i plăti, în felul său, umilirea dela Colomeea și călcarea țării49. 

Armistițiul s-a încheiat, după un iureș moldovenesc în Pocuția, în iulie 1498; 

în septemvrie același an, logofătul Tăutu și vistiernicul Isac reapar în divanul 

țării, iar din decemvrie e darul Tetraevanghelului nostru [...]”50. 

 

 
46 Victor Spinei, „Un patriarh al medievisticii românești: Emil Turdeanu”, Analele științifice ale 

Universității Alexandru Ioan Cuza, Istorie, NS, XXXVII-XXXVIII (1990-1991), 384-387. 
47 „Manuscrise slave din timpul lui Ștefan cel Mare”, Cercetări Literare, V (1943), 101-240, la 

179. Pentru „soarta” tetraevangheliarului şi a ferecăturii înaintea Primului Război Mondial, vezi 

şi Ion Rusu, „Din corespondenţa lui Iulian Marţian”, Arhiva Someşană, seria a II-a, I (1972), 

125-154, la nr. 8, 133; nr. 9, 134; nr. 10, 135; nr. 22, 145. 
48 Maria-Magdalena Székely, „Isac, vistiernicul lui Ştefan cel Mare”, în Vocaţia istoriei. Prinos 

profesorului Şerban Papacostea, editori Ovidiu Cristea, Gheorghe Lazăr (Brăila: Istros, 2008), 

567-604. 
49 Pentru evenimente: Ioan-Aurel Pop, Alexandru Simon, „Partes Transilvane intrabunt et te de 

tota terra tua disperdent: Maximilian I de Habsburg către Ştefan cel Mare după Codrii 

Cosminului” (I-II), Transilvania, NS, V (2021), 1, 21-42; 2, pp. 60-78. 
50 Turdeanu, „Manuscrise slave”, p. 177. 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     67 

 

 

 

După cel de Al Doilea Război Mondial şi după „unirea Bisericilor 

româneşti de la 1948”51, Ștefan Lupșa52, prin anii 1956-1960, a făcut toată 

istoria cunoștințelor istoriografice avute despre Feleac:  

 
„[...] Sprijinirea mitropoliei din Feleac de Ștefan cel Mare era cunoscută încă 

de la Cipariu și Hașdeu, din mărturia ferecării în 1498 de vistiernicul marelui 

voievod a tetraevangheliarului ei din 1474 [...]”53.  

 

Lupșa polemiza cu Victor Popa54, care susținea înființarea mitropoliei 

prin decret al regelui catolic al  

Ungariei Matia Corvin şi prin sprijinul lui Ştefan cel Mare al 

Moldovei55, fără vreo legătură cu vechea Mitropoliei a Severinului, contrar 

opiniei susţinute deja de Şcoala Ardeleană56 şi asumate de preotul şi profesorul 

ortodox Lupșa. După el, mitropolia se mutase la Feleacu de la Severin. Adăuga 

astfel:  
„[...] Toată argumentarea probabilității influenței lui Ștefan cel Mare 

(neatestată documentar decât prin dania lui Isac din 1498, o ferecare de carte) 

în favorul mitropoliei din Feleac e foarte iscusită, erudită și admisibilă în linie 

generală – fără unele detalii –, dar Popa scapă din vedere că ea a putut avea 

ca efect și numai recunoașterea de regele Ungariei a mitropoliei din Feleac, 

nu pretinde numaidecât crearea ei de rege. Și cu atât mai puțin implică 

degradarea ei de rege iar la episcopie în vremea lui Rareș, care a sporit feudele 

moldovene în Ardeal și a continuat a exercita influență în Ardeal încă mai 

mare decât Ștefan cel Mare, iar regatul Ungariei slăbi după 1526 și slăbi și 

catolicismul, se întări ortodoxia [...]”57. 

 
51 Mircea Remus Birtz, „«Revenirea» Greco-Catolicilor din 1948 sub o altă perspectivă”, în 

Studii de istorie ecleziastică, editor Marius Oanţă (Craiova: Sitech, 2018), 205-221. 
52 Orientativ: http://cnsas.ro/documente/judete/Brasov/6.1.pdf; https://basilica.ro/26-iulie-1964-

a-trecut-la-cele-vesnice-in-sibiu-preotul-stefan-lupsa-profesor-de-teologie-si-istoric/.  
53 „Mitropolia Ardealului in veacul XVI”, Mitropolia Ardealului, V (1960), 7-8, 573-598, la 573. 
54 Vezi aici şi Victor Popa, „Cîteva date în legatură cu «adoptarea» numelui de România”, Studia 

Universitatis Babeş-Bolyai. Historia, IV (1959), 1, 81-90. Cariera istoricului ar merita cercetată, 

ţinând cont şi de faptul că el a devenit doctor în istorie la Facultatea de Istorie şi Geografie a 

Universităţii „Victor Babeş” din Cluj, în anul 1949, cu o teză intitulată Ducatul Făgăraşului 

(1366-1483). 
55 Victor Popa, „Consideraţiuni critice cu privire la Mitropolia Transilvaniei în secolul al XV-lea 

şi al XVI-lea şi a raporturilor ei cu Moldova”, Mitropolia Banatului, VIII (1958), 7-9, 387-436. 
56 Petru Maior, Istoria Bisericii Românilor, ediţie Ioan Chindriş, I, Bucureşti, 1995 [1813], 96-

97; Samuil Micu, Istoria românilor, ediţie Ioan Chindriş (Bucureşti: Napoca Star, 1995 [1805]), 

110-111. 
57 Lupșa, „Mitropolia Ardealului”, 575. Deja în anul 1956, Ștefan Lupșa scria despre mutarea la 

„jumătatea a doua a veacului XV la Feleac a mitropoliei de la Severin, vechea mitropolie a 

Ardealului”, act care s-ar fi petrecut cu sprijinul ortodocșilor refugiați din calea turcilor 

http://cnsas.ro/documente/judete/Brasov/6.1.pdf
https://basilica.ro/26-iulie-1964-a-trecut-la-cele-vesnice-in-sibiu-preotul-stefan-lupsa-profesor-de-teologie-si-istoric/
https://basilica.ro/26-iulie-1964-a-trecut-la-cele-vesnice-in-sibiu-preotul-stefan-lupsa-profesor-de-teologie-si-istoric/


68     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

 

Subiectul era sensibil mai vechi. La 1911, în „Notițele istorice” ale 

Revistei Teologice, periodicul Mitropoliei Ardealului de la Sibiu58 , Silviu 

Dragomir59, care semna „D.”, scrisese următoarele: 
„[...] În Nr. 74 al «Unirei», părintele preposit I. M. Moldovanu descrie «codicele 

dela Feleac», în care sunt doauă însemnări foarte interesante. Cea dintâi se află 

săpată pe placa de argint, ce-i țintuită pe scoarța dinainte a codicelui. În ea se 

amintește de Vistierul Isac, care a legat tetraevangeliul pe seama mitropoliei din 

Feleac în anul 7006 (1498). Ceealaltă însemnare se află pe pagina din urmă a 

codicelui. Traducerea ei corectă ni se pare a fi aceasta : „Cu voia Tatălui și cu 

ajutorul Fiului și cu lucrarea sfântului Duh s-a săvârșit acest tetraevangheliu la 

porunca înalt (verbal: atot) Prea Sfințitului Arhiepiscop al Severinului, chir 

Daniil, în zilele marelui crai Matiaș, în satul anume Feleac, aproape de orașul 

Clujului, unde a zidit și biserică Preacuvioasei Maicii noastre Paraschiva; în 

anul 6997 (1488, nu 1489), luna Oct. 25 zile. Scris-a cel din urmă între păcătoși: 

Lazar». Am fi dorit să ne explice părintele preposit de ce-i zice lui Daniil 

Episcop, câtă vreme însemnarea de sus îi dă titlul de înalt prea-sfințit și 

«arhiepiscop» de Severin, ce-i drept, dar cu sediul «mitropoliei» în Feleac. 

Însemnările aceste – una publicată și în Arhiva lui Cipariu – nu au fost până 

acum de ajuns considerate de istoriografii noștri. Dacă s-ar compara cu celalalt 

«Daniil de Severin și Ardeal», descoperit de Dl. Bogdan în Arhivele 

Brașovului60 , s-ar putea face o concluzie, care ar privi titulatura veche a 

arhiereilor noștri [...]”61.  

 

Dragomir comenta, uşor polemic, un material apărut puţin mai devreme 

în Unirea („foaie” greco-catolică tipărită la Blaj). Sub titlul „Codicele de la 

Feleac”, Ioan Micu Moldovan62 scrisee despre episcopia de la Feleac „de la 

capetul veacului XV” 63 . El descrisese în detaliu codicele cu cele patru 

 
(„Biserica ortodoxă română din Ardeal și Ungaria în veacul lui Ioan de Hunedoara (XV)”, 

Mitropolia Ardealului, I (1956), 3-4, 268-277, la 269). 
58 https://www.revistateologica.ro/history/.  
59 Sorin Şipoş, Silviu Dragomir – istoric (Oradea – Chişinău: Episcopia Devei şi Hunedoarei, 

2008). 
60 Este vorba despre Ioan Bogdan, Documente şi regeste privitoare la relaţiile Ţării Rumîneşti 

cu Braşovul şi Ungaria în secolul XV şi XVI (Bucureşti: Librăria SOCECU & Co., 1902), nr. 27, 

p. 308. Scrisoarea, s-ar părea fără dată, a fost doar regestată şi apoi pierdută. 
61 Revista Teologică, V (1911), 14-19/15 august-15 octombrie, pp. 503-504. 
62 Ioan Lupaş, Nicolae Popea şi Ioan Micu-Moldovanu. Discurs rostit la 8 iunie 1920 în şedinţă 

solemnă de I. Lupaş cu răspuns de N. Iorga (=Academia Română. Discursuri de recepţiune, 

XLVIII) (Bucureşti, 1920). 
63 Pentru informaţiile din epocă, vezi aici şi foiletonul lui I[oan]. Boroş, “Relaţiunile eclesiastice 

ale Românilor din Ungaria şi Transilvania în vécul al XV-lea”, (I-XII) din Unirea, VII (1897), 

şi lucrarea lui Vasile Mangra, Ierarhia şi Mitropolia bisericei române din Transilvania şi 

Ungaria (Sibiu: Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, 1908), 125-127. 

https://www.revistateologica.ro/history/


Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     69 

 

 

 

evanghelii și se dă în original și în traducere inscripția slavonă de pe ultima 

pagină, în chip de colofon:  
„[...] Cu voia Tatălui și cu ajutorul Fiului și cu lucrarea sfântului Duh s-au 

săvârșit a se scrie acești patru evangeliști, cu porunca arhiepiscopului Daniil, 

în zilele marelui crai Matiaș, s-au scris pe numele Feleacului aproape de Cluj, 

unde și biserică am zidit pre numele sfintei maicii noastre Paraschiva. În anul 

6997, luna Oct., 25 zile [...]”64.  

 

Prepozitul adaugă de la sine că anul 6997 de la Facerea lumii 

corespunde anului 148965 de la Nașterea Domnului. Este mirat să constate că în 

zilele regelui Matia, la 1489, episcopul66 Severinului, numit de el „Danila”, 

petrecea la Feleac și că ar fi demândat (cerut) unui Lazăr să scrie evangheliile 

pentru Feleac. Lazăr este presupus a fi un călugăr din Moldova 67 , 

„compactarea” evangheliarului este pusă pe seama vistiernicului Isac din 

Vaslui68, care a pus „placa de argint”, ca dar pentru „mitropolia” Feleacului la 

1498. Ceea ce i se pare clar este că Feleacul a avut – inexplicabil pentru el69 – 

episcopie românească „timp mai îndelungat” în secolul al XV-lea și ulterior. 

 
64 Unirea, XXI (1911), nr. 74/24 august, 2-3. 
65 Ceea ce era o eroare (anul nou bizantin cădea pe 1 septembrie, pentru a ajuns la anul de la 

Christos scâzându-se din anul bizantin 5508 înainte de 1 septembrie şi 5509 după 1 septembrie), 

mai puţin în Moldova, unde anul nou, precum în Regatele Ungariei şi Poloniei începea pe 1 

ianuarie (adică, din anul bizantin se scade constant 5508) (vezi Sorin Iftimi, „Ceremoniile Curţii 

domneşti. La Crăciun, Anul Nou şi Bobotează (secolele XVII-XIX)”, în Spectacolul public între 

tradiţie şi modernitate. Sărbători, ceremonialuri, pelerinaje şi suplicii, editori Constanţa Vintilă-

Ghiţulescu, Maria Pakucs Willcocks (Bucureşti: Institutul Cultural Român, 2007), 43-78, la 56, 

şi nota 52). 
66 La acea vreme domina în sânul Bisericii Greco-Catolice din Transilvania perspectiva impusă 

de către Augustin Bunea, conform căreia nu existase o mitropolie ortodoxă în interiorul 

Carpaţilor în Evul Mediu (Alexandru Simon, „The Florentine Union and the Late Medieval 

Habsburgs in Transylvania on the Eve of World War I: On the Institutional and Scholarly Impact 

of Augustin Bunea”, în Science and Catholicism in the Universities of South-East Europe 1800 

to 1920 (=South-East European History, VII), editori Ana Biočić, Iva Mršić Felbar (Lausanne – 

Berlin: Peter Lang, 2023), 191-222). 
67 Deşi numele era evident mai degrabă sârbesc, la fel precum cel al ierarhului, Daniil (Tomislav 

Jovanović, „Два преписа Даниловог зборника краљева и архиепископа српских пореклом 

из румунских земаља”, Исходишта, VI (2020), pp. 143-149), sau hramul bisericii, moaştele 

sfintei, aduse de la Vidin, păstrându-se la 1488 la Belgrad (Danica Popovic, „Relikvije svete 

Petke: gloria Bulgariae – gloria Serviae”, în Eadem, Pod okriljem svetosti: kult svetih vladara i 

relikvija u srednjove-kovnoj Srbiji (Beograd: Balkan Institut, 2006), 271-293). 
68 Era o eroare de lecţiune. Pe de altă parte, să nu uităm că, după Bogdan Petriceicu Haşdeu, Isac 

fusese din Craiova (!) (în Analele Academiei Române. Partea administrativă şi desbaterile, seria 

a II-a, III (1880-1881), 41). 
69 Datorită „canonului” lui Bunea, amintit anterior şi acceptat şi de către Iorga („Ştefan cel Mare, 

Mihai Viteazul şi Mitropolia Ardealului”, Analele Academiei Române. Memoriile Secţiunii 

Istorice, seria a II-a, XXVII (1904-1905), 1-35). 



70     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

Amintirea episcopilor de la Feleac o știe din cele publicate în „Arhivul”70 lui 

Cipariu71 și în „Răvașul”72 lui Dăian (Ilie Dăianu)73. În continuare, Ioan Micu 

Moldovan lămurește și „istoria recentă” a tetraevangheliarului de la Feleac:  
„[...] Întâiu, am văzut acest codice în anul 1870. Și mi-am luat în fuga mare 

note de pe el. Atunci la urmă eră încă o foaie, pe care se afla o inscripțiune 

românească, în care se zicea, că în zilele protopopului Vasilie dela Cluj-

Mănăștur s-a legat a II-a oară, în anul 1773. Acum lipsește foiul acela. 

Codicele s-a păstrat în biserica noastră dela Feleac până în iarna anului curent, 

când a fost adus la Blaj și restaurat cu multă grijă și cruțare, din porunca 

Părintelui Mitropolit Victor74 [...]”75.  

 

Interesul pentru Feleac fusese (re)stârnit cu şase ani mai devreme, cu 

ocazia adunării generale a Astrei din acel sat (1905)76. În hebdomadarul clujean 

Răvașul, în trei numere succesive, din mai-iunie 1905, s-au publicat știri despre 

Feleac, precum și fotografii cu vederea de ansamblu a „bisericii vlădiceşti”, cu 

detalii ale ancadramentelor gotice al ferestrelor și ușii de la intrarea principală, 

cu ferecătura („legătura”) de argint a Tetraevangheliarului dăruit de vistiernicul 

Isac, cu o inscripție romană tipică, care începe cu D. O. M. (Deo Optimo 

Maximo)77, cu o filă din tetraevangheliar78. Ca urmare, a avut loc şi o primă 

„renovare” a bisericii, de dinaintea restaurării şi extinderii conduse de Kós 

Károly79, cunoscută printr-o poză publicată de Ştefan Meteş80, un deceniu mai 

târziu (în 1935). 

 

II. Cu cinci secole mai devreme 

Datele de mai sus arată câte de multe şi câte de puţine se cunoştea în ajunul 

Primului Război Mondial şi la începutul celui de Al Doilea. Alte informaţii, 

 
70 [Timotei Cipariu, „Documente despre Feleac”,] Archivu pentru Filologia si Istoria, XXX 

(1869), 777-783. 
71 Ştefan Manciulea, Timotei Cipariu şi Academia Română (Blaj, 1941). 
72 Vezi mai jos. 
73 Ilie (Elie) Dăianu, Însemnări din închisoare şi exil (1917-1918), I-II, ediţie Valentin Orga, Maria 

Aldea, Cosmin Budeancă (Cluj-Napoca: Argonaut, 2002-2003). 
74 Memoriile unui ierarh uitat: Victor Mihályi de Apşa (1841-1918), ediţie Nicolae Bocşan, Ion 

Cârja (Cluj-Napoca: Presa Universitară Clujeană, 2009). 
75 Unirea, XXI (1911), nr. 74, p. 3. 
76 Vezi şi Analele Asociaţiunii pentru Literatura Română şi Cultura Poporului Român, VI 

(1905), 11-12, 275. 
77 „Închinarea păgână” către „zeul cel mai bun și cel mai mare” Iupiter. 
78 Răvașul, III (1905), 20-22.  
79 Ştefan Meteş, Istoria bisericii româneşti din Transilvania, I. Până la 1698, Sibiu, 1935, 66 

(fig. 14). 
80 Ştefan Meteş la 85 de ani (=Din Publicaţiile Arhivelor Statului Cluj-Napoca, NS, II), editor 

Alexandru Matei (Cluj-Napoca: Arhivelor Statului Cluj-Napoca , 1977). 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     71 

 

 

 

înfăţişate mai jos, privind în special rolul ecleziastic al Moldovei în Transilvania 

s-ar fi putut adăuga81. Unele au fost ocultate cu bună ştiinţă după 198982. Altele 

fuseseră minimalizate încă de la începutul acelui secol83, de unde şi suprinderea 

lui Ioan Micu-Moldovan de la 1911, dar şi cuvintele lui Ioan Lupaş şi Nicolae 

Iorga de la începutul anului 194084. „În plus”, istoria moldavă a creştinilor 

români de rit grec din Transilvania începea sub împăratul şi regele Sigismunde 

 
81 Minimalizarea rolului Moldovei în istoria medievală a românilor din Transilvania nu poate fi 

separate de problematica relaţie Iaşi-Bucureşti de după 1859 (vezi şi Mihai Chiper, „Valahii ne-au 

înşelat. Chestiunea compensaţiilor Iaşului în acţiunea politică moldovenească după unire (1862-

1874)” (I-II), Archiva Moldaviae, X (2018), 111-174, XI (2019), 143-184). 
82 Verficând pentru publicare scrisoarea, citată mai jos, trimisă din Buda arhiepiscopul Fantino 

Vallaresso (1436), am constatat că ea fusese descoperită de Vittorio Peri („Tre lettere inedite a 

Fantino Valaresso e un suo catechismo attribuito a Fantino Dandolo”, în Miscellanea di studi in 

onore di Vittore Branca (=Biblioteca dell'Archivum Romanicum, I,180), editor Armando 

Balduino, III. Umanesimo e Rinascimento a Firenze e a Venezia, Firenze, 1983, pp. 41-67, în 

Anexă, no. 1, pp. 63-64). Deşi destui autori români s-au ocupat de subiectul unirii Bisericilor în 

secolul al XV-lea, „jurând” pe Viitorio Peri (de exemplu: Dan Ioan Mureşan, Girolamo Lando 

titulaire du Patriarcat de Constantinople (1474-1497), et son rôle dans la politique orientale du 

Saint-Siège”, Annuario dell’Istituto Romeno di Cultura e Ricerca Umanistica, VIII (2006), 153-

258, studiu dedicat A la mémoire de Vittorio Peri/ (26 mai 1932-1er janvier 2006); Iulian Mihai 

Damian, „Unire bisericească şi societate creştină în Regatul Ungariei la mijlocul secolului XV”, 

Crisia, XXXVIII (2008), 49-64, la 49-50, notele 3, 4, 9, 12), această contribuţie a eruditului 

italian „a fost uitată”, ceea ce ne scuteşte de alte discuţii şi citări „româneşti” 
83 Este vorba în primul rând de „mandatul” dat de papa Eugeniu al IV-lea mitropolitului Grigorie 

al Moldovlahiei, mesajul de bază al actelor pontificale pentru Grigorie era cunoscut în 

istoriografia română cu mult înaintea Războaielor Balcanice şi a Primului Război Mondial, într-

o epocă definită drept naţionalistă (o sinteză la N. Iorga, Istoria Bisericii Româneşti şi a vieţii 

religioase a Românilor, I, (Vălenii de Munte: Neamul Românesc, 1908), 74). 
84 Amintim astfel şi „o succesiune de ferecături” în cuvintele lui Nicolae Iorga care ar fi trebuit 

să dea deja mult de gândit:  

„[…] Quant aux reliures en argent, la plus ancienne [sic!] que nous connaissions est celle du 

XV-e siècle, lorsque Étienne-le-Grand régnait en Moldavie, qui a été commandée par un des 

ambassadeurs de ce prince auprès du roi de Hongrie Matthias [sic!], le Trésorier Isac (Fig. 25) 

: il a fait don d’un Êvangéliaire recouvert d’argent, travaillé sans doute chez les Saxons de Cluj, 

à la chapelle gothique de Feleac, village roumain, près de cette ville, église qui a été, plus 

récemment, outrageusement réparée, en y ajoutant des éléments qui appartiennent à la 

Renaissance. Du reste, entre ces figures de saints, entre cette figure du Christ et ce que les Saxons 

faisaient pour leurs propres églises, catholiques à cette époque, il n’y a pas de différence 

observable.// L’admirable reliure de l’Évangéliaire de Neamț (1436) est sans doute due aux 

Saxons, ainsi qu’on lê voit bien par la figure énergique de combattant qu’a le Christ3).// Tout 

aussi belle est la reliure d’un autre Evangéliaire (Fig. 29), de la même époque, qu’Étienne lui-

même a dédié à une de ses fondation, Humor, en 1487 4). Le caractère est le même dans celui 

de 1517 5). Les figures, plus grossières, d’un autre, de 1555, prouveraient une adaptation 

indigène, assez gauche 6). […]” (Iorga, Les arts mineurs, I, p. 40). Nefiind istorici de artă, ne 

mărginim la oferi acest citat. 



72     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

Luxemburg, la o vreme la care viitorul Ştefan al III-lea cel Mare avea cel mult 

doi ani85. 
 

1. Sigismund de Luxemburg, Moldova şi Transilvania de rit grec. În martie 

1436, papa Eugeniu al IV-lea i-a așezat pe „valahii, bulgarii și moldovlahii” 

din părțile orientale ale Regatului Ungariei sub autoritatea mitropolitului 

Grigorie al Moldovei86. Era un act de voință romană și mai puțin o concesie 

bizantină87. „Enciclica moldavă” trimisă de papă exprimă o abordare de forță 

a menită să compenseze probleme apusene ale Papalității88, Conciliul de la 

Basel (1431-1439) încercând să limiteze autoritatea lui Eugeniu (cel care-l 

încoronase împărat al romanilor pe Sigismund la 1433)89 și, în acest context, 

inițiind discuții cu basileul romeu Ioan al VIII-lea Paleologul și cu Marea 

Biserică90. Prin urmare, Eugeniu al IV-lea i-a plasat pe credincioșii de credință 

grecească din Transilvania și răsăritul Ungariei sub autoritatea lui Grigorie, 

mitropolitul Moldovei 
[...] Hac itaque consideracione inducti, personam tuam Nobis et Sedi 

Apostolice devotam debito honore prosequi et oberrancionum animarum 

periculis, quantum nobis ex altro permittitur, providere volentes, tibi, qui 

Spiritum Sanctum a Patre et Filio procedere et omnes articulos, quos Sancta 

Romana Ecclesia tenet, indubie profiteris, omnes et singulos Grecos utiusque 

sexus cuiuscumque ordinis preeminentie vel dignitatis existant, Valacos, 

Vulgaros et Moldov<l>achos, in Regno seu confinibus Ungarie, in 

presenciarum existentes, qui tuo suasu et hortacione sive alias sponte ad 

 
85 Constantin Rezachevici, Cronologia critică a domnilor din Ţara Românească şi Moldova, c. 

1324-1881, I. Secolele XIV-XVI (Bucureşti: Enciclopedică, 2001), 539. 
86 Actul a fost inclus și în selecția Diplomatica Pontificia. Tavole. Silloge di scritture dei registri 

papali da Innocenzo III ad Alessandro VI (1198-1503) (=Littera Antiqua, XVII), editor Marco 

Maiorino, Città del Vaticano, 2015, nr. 26, 59-60. 
87 Comunicatul” emis după încheierea conciliului florentin (1439) ne arată că Eugeniu al IV-lea 

își vedea de drumul său și nu se împotmolea în „detalii orientale” (Al. Simon, „Altfel despre 

Unirea de la Florenţa: un «comunicat de presă» pontifical din arhiva sieneză”, Crisia, LIII 

(2023), 91-106). 
88 Gerald Christianson, Cesarini: The Conciliar Cardinal. The Basel Years, 1431-1438, St. 

Ottilien, 1979; Johannes Helmrath, Das Basler Konzil 1431-1439. Forschungsstand und 

Probleme (Köln: Böhlau, 1987).  
89 Péter E. Kovács, König Sigismund in Siena (Budapest: Corvina, 2018), 11, 13. 
90 Christian Gastgeber, „Byzanz und das Konzil zu Basel und Ferrara. Neue Dokumente der 

Kaiser- sowie Patriarchatskanzlei und der Umgang mit Latein im Kontakt mit dem Westen“, 

Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik, LXX (2020), 89-196; Maarten Halff, „The Pope's 

Agents in Constantinople: Eugenius IV's Legation on the Eve of the Council of Ferrara-Florence 

(1438-1439)”, Mediterranea, V (2020), 91-151. 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     73 

 

 

 

nostram et dicte Romane Ecclesie unitatem venere voluerint, si hoc a te 

humiliter petierint [...] (Florența, 10 martie 1436)91. 

 

Roma avea propriile ei planuri pentru creștinii de credință greacă din 

Răsărit și, în mod particular, pentru cei din estul Regatului Ungariei92. Prin 

acordurile dintre Sigismund de Luxemburg și împăratul Manuel al II-lea 

Paleologul din anii 139093, autoritatea asupra lor era împărțită între Mitropolia 

Ungrovlahiei, stavropighia de la Peri (ctitoria Drăgoșeștilor, cei căzuți în 

dizgrația lui Sigismund după 1400)94 și Mitropolia Severinului95. Eugeniu al 

IV-lea era ostil Conciliului de la Basel96, dar nu-l agrea nici pe Sigismund, care 

avea propriile sale planurile pentru Bisericile vremii97. Papa nu putea trece prea 

ușor peste ele, deopotrivă din cauza adversarilor săi de la Basel și datorită 

respectului bizantin câștigat de către Sigismund (mai ales după ce acesta 

riscase totul și venise la Constantinopol după dezastrul cruciat de la Nicopole 

din 1396)98 , Eugeniu al IV-lea l-a trimis astfel la Buda la Sigismund pe 

 
91 Archivio Segreto Vaticano, Città del Vaticano, Registra Vaticana, [reg.] 374. 1436-1437, ff. 

59v-60r. Prima ediție modernă critică: Acta Eugenii PP IV (1431-1447) (=Fontes, III, 15), editor 

Georgio Fedalto, Roma, 1990, nr. 421, 229-230. 
92 Situația data în fapt din vremea Angevinilor, pentru a nu mai intra în particularitățile dinastiei 

arpadiene (Ágnes Maléth, „The ambassadors of Charles I of Hungary in the Papal Curia (1301-

1342)”, în Formations et cultures des officiers et de l'entourage des princes dans les territoires 

angevins (milieu XIIIe-fin XVe siècle) (=Collection de l'École Fran-çaise de Rome, CCCXLIX), 

editori Isabelle Mathieu, Jean-Michel Maltz (Paris – Rome: l’École française de Rome, 2019), 

165-186). 
93 Nicolae Iorga, Acte și fragmente cu privire la istoria Romînilor, III (București, 1897), 3-4; 

John W. Barker, Manuel II Palaeologus, 1391-1425: A Study in Late Byzantine Statesmanship 

(New Brunswick: Rutgers University Press, 1969), 129-137. 
94 Konrad G. Gündisch, „Cnezi români din Transilvania și politica de centralizare a regelui 

Sigismund de Luxemburg”, în Ștefan Meteș la 85 de ani (Cluj-Napoca, 1977), 235-237. 
95 Ș. Papacostea, „Byzance et la création de la Métropole de Moldavie”, Études Byzantines et 

Post-Byzantines, II (1991), 133-150, la 136-141. 
96  Joachim W. Stieber, Pope Eugenius IV, the Council of Basel and the Secular and 

Ecclesiastical Authorities in the Empire (=Studies in the History of Christian Thought, XIII) 

(Leiden: Brill, 1978), 39-44, 115-121; Michiel Decaluwe, Successful Defeat: Eugene IV's 

Struggle with the Council of Basel for Ultimate Authority in the Church, 1431-1449 

(=Bibliothèque de l'Institut Historique Belge de Rome, LIX) (Turnhout: Institut Historique 

Belge de Rome, 2009), 144-149, 273-275, 281-283. 
97  Printre altele, lui Sigismund i s-a atribuit – post-mortem (c. 1439) – și un proiect de 

uniformizare a Imperiului Romano-German, dar și cu repercusiuni în Regatul Ungariei 

(Reformation Kaiser Siegmunds (=Monumenta Germaniae Historica, Staatsschriften des 

Späteren Mittelalters, VI), ediție Heinrich Koller (Stuttgart: A. Hiersemann, 1964), 332, și 

notele 1-3, 6). 
98 The Letters of Manuel II Palaeologus (=Corpus Fontium Historiae Byzantinae, VII), ediție 

George T. Dennis, Washington DC: Dumbarton Oaks, 1977), nr. 31, 80). 



74     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

mitropolitul Moldovlahiei, Grigorie, cel care venise la papă tocmai de la 

Constantinopol (se înţelege: cu acordul împăratului Ioan al VIII-lea și al 

patriarhului ecumenic, Iosif al II-lea)99. Sigismund l-a primit bine pe Grigorie și 

i-a dat o biserică și un domeniu „înspre Vlahia”, adică, în Transilvania100 . 

Misiunea lui Grigorie era, conform datelor avute, sensibil mai complexă. 
 

[...] Graecus quidam metropolitanus de Constantinopoli VIII idus Apriles 

Budam ad Caesarem quibusdam cum famulis et uno monacho religioso ut 

videtur probo applicuit, qui litteras apostolicas videlicet commendatitias ad 

imperatorem portavit. Quibus lectis intelleximus eum magno ac constanti 

animo, primo, Graecorum haereses corde suo abiecisse et penitus 

abnegasse; deinde, sacro chrismate in Romana curia perunctum fuisse. O 

felicia tempora nostra, Pater Optime, quod Graecorum, vel rectius dicam 

Christianorum decus, gloriosus misertus generis, quod inter se divisum et 

longis iam ex infidelibus exagitatum temporibus, in eum gradum et culmen 

Eugenium sanctissimum dominum nostrum erexit! Venerabili sanctitate 

atque animi celsitudine eius etiam singuli eorum ad osculandum sanctitatis 

suae pedes tanquam orthodoxi sponte festinant et universum Graecorum, 

Boemorum atque ceterorum haereticorum genus in primam unionem 

libertatemque et statum reduci non dubitamus.// Cum itaque imperator 

intellexerit quid ipse metropolitanus per litteras domini nostri a maiestate 

Caesaris peteret, maiestas sacra sereno vultu iucundoque animo versus 

Vlachiam miserat eum, ubi eidem debeat ecclesia una cum aliqua 

possessione conferri [...]101. 

 
99 Cum „bulgarii” (din Regatul Ungariei) i-au fost subordonați de Eugeniu al IV-lea lui Grigorie, 

subliniem că patriarhul Iosif al II-lea era fiul (nelegitim?) al lui Ioan Șișman, ultimul țar de Târnovo 

(Kolditz, Johannes VIII. Palaiologos, 119-123) 
100 În Transilvania, generic „înspre Vlahia”, o serie de biserici de zid (demersul ecleziastic 

încredinţat lui Grigorie depăşea limitele unei biserici de lemn) de rit grec, de la Lupşa şi Râmeţ 

la Strei ori Râşnov (Marcu Istrate, Church Archaeology, 379-414; în general, aceste lăcaşuri de 

zid nu erau anterioare domniei lui Sigismund), puteau sluji drept catedrale pentru ierarh. Biserica 

dată acestuia de Sigismund venea cu un domeniu. Sub rezerva abuzului regal, fie ca deposedare, 

fie ca favoritism (politica lui Sigisimund faţă de nobilii valahi a fost îndeobşte mai mult decât 

binevoitoare; vezi Ioan Drăgan, Nobilimea românească din Transilvania între anii 1440-1514 

(Bucureşti: Enciclopedică, 2000, 266-269), lăcaşurile „de familie” sunt de exclus astfel drept 

posibile scaune pentru Grigorie. În discuţie rămân – în primul rând – Severinul şi Râmeţul drept 

reşedinţe. Din cauza învecinării Severinului cu Imperiul Otoman, a doua locaţie ne apare drept 

mult mai probabilă (pentru Râmeţ: Vasile Drăguţ, Pictura murală din Transilvania (Bucureşti: 

Meridiane, 1970), 61-63). 
101 Biblioteca Apostolica Vaticana, Città del Vaticano, Codices Barberini Latini, [nr.] 1809, pp. 

639-642 (din scrisoarea trimisă din Buda, pe 1 mai 1436, de B., subordonatul lui Giovanni de 

Dominis, episcopul de Senj și legatul papei în Ungaria, lui Fantino Vallaresso, arhiepiscopul 

Cretei). Pentru importanța și soarta românească a sursei, vezi Al. Simon, „Eugeniu al IV-lea, 

Sigismund de Luxemburg și ierarhul pentru toți valahii în primăvara anului 1436”, Analele 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     75 

 

 

 

 

Grigorie era însă deja prea pro-roman pentru a fi acceptabil pentru 

creștinii de rit „grec” (inclusiv pentru Ioan al VIII-lea și Iosif al II-lea)102. Nici 

Transilvania, în special cea de rit „latin”, nu era atunci un loc bun pentru un 

asemenea ierarh 103 . Provincia voievodală ungară era pregătită pentru așa-

numita „Răscoală de la Bobâlna” (1437-1438)104 . Grigorie a dispărut astfel 

repede din istorie105. Locul său ca ierarh al Moldovlahiei a fost luat de Damian, 

alegerea lui Ioan al VIII-lea și poate mai ales a lui Iosif al II-lea106. De la 1435-

1436, Sigismund dorea să țină conciliul de unire la Buda, fie în 1437, fie în 

1438107. În acest scop, un arhiepiscop al Moldovlahiei așezat în Transilvania, cu 

autoritate românească și bulgară, ar fi fost un mare avantaj 108 . Iar, pentru 

bizantinii ajunși apoi sub puterea Imperiului Otoman, Sigismund a fost „împărat 

al peonilor [al ungurilor/ al maghiarilor] și al dacilor [al „valahilor”/al 

românilor]”109. Titulatura nu era întâmplătoare. Ea a fost dată ulterior și regelui 

 
Academiei Române. Memoriile Secțiunii Istorice, seria a V-a, XXXIX (2024), 107-146, și 

Anexa, nr. III, 141-143. 
102 Reducându-le astfel spațiul de negocieri nu doar în raport cu Papalitatea, ci și cu Conciliul 

de la Basel și, nu în ultimul rând, cu însuși Sigismund. 
103 Vezi  Alexandru Găină [Moraru], „Legături bisericești și culturale între Transilvania și 

Moldova pe timpul lui Ștefan cel Mare (1457-1504)”, Mitropolia Ardealului, XX (1975), 11-

12, 865-874. 
104 Vezi Joseph Held, „The Peasant Revolt of Bábolna, 1437-1438”, Slavic Review, XXXVI 

(1977), 1, 25-38; Géza Hegyi, András W. Kovács, „Megjegyzések az 1437-1438. évi 

parasztfelkelés történetéhez”, Korunk, XXIX (2018), 2, 18-24. Din perspectivă românească 

(pentru riturile implicate în răscoala transilvană): Ioan-Aurel Pop, Din mâinile valahilor 

schismatici... Românii și puterea în Regatul Ungariei medievale (secolele XIII-XIV) (Cluj-

Napoca: Școala Ardeleană, 2017), 93. 
105 Cel puțin așa apare la ora actuală, în lipsa altor izvoare. Totuși, nici experiența sa ungară nu 

era cunoscută anterior.  
106 Pentru condițiile numirii bizantine a lui Damian și ale trimiterii sale în Moldova: Eugenio 

Cecconi, Studi storici sul Concilio di Firenze (Firenze, 1869), nr. 179, 523-525; Les 

«Mémoires» du Grand Ecclésiarque de l’Église de Constantinople Sylvestre Syropoulos sur le 

concile de Florence (1438-1439) (=Concilium Florentinum, B [II]. Documenta et scriptores, 

IX [9]), ediție Vitalien Laurent (Paris: Éditions du Centre national de la recherche scientifique, 

1971), 162-163 (cu notele editorului 2, 3 și 10). 
107 Gerald Schwedler, Herrschertreffen des Spätmittelalters. Formen – Rituale – Wirkungen 

(=Mittelalter-Forschungen, XXI) (Ostfildern: Jan Thorbecke, 2008), 465-466 (o întâlnire 

pregătitoare între împărați trebuia să aibe loc la Zadar ori în Veneția). 
108 Sigismund se considera și era socotit drept suzeranul Țării Românești și al Moldovei, chiar 

dacă, în martie-mai 1436, pe tronul celei dintâi nu se afla, încă, favoritul său, Vlad al II-lea 

Dracul (întronat cu greu luni bune mai târziu). 
109 Începând cu 1396: Critobul din Imbros [secretarul lui Mehmed al II-lea], Din domnia lui 

Mahomed al II-lea. Anii 1451-1467 (=Scriptores Byzantini, IV), ediție Vasile Grecu (București: 

Academia Republicii Populare România, 1963), pp. 27-28, 59-60, 64-65, 68-69, 179-180, 290-

296, 318-319. 



76     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

Matia Corvin și – mai devreme – tatălui său, regentul, cu titlu de guvernator, al 

Ungariei, Iancu de Hunedoara, dar nu ca rege, ci numai cu rangul de „domn al 

peonilor și al dacilor”110. Sigismund a murit însă în decembrie 1437 şi Eugeniu 

al IV-lea şi-a deschis propriul său conciliu de unire în Italia, în prezenţa 

împăratului Ioan al VIII-lea Paleologul şi a patriarhului Iosif al II-lea111 . A 

rezultat Unirea de la Florenţa (1439)112. 

2. Credinţa românilor de la Iancu de Hunedoara la Matia Corvin. După 

„comunicatul de presă” al papei Eugeniu al IV-lea din 9 iulie 1439113, lista 

uniților de rit „grec” era deschisă în chip firesc de împăratul Ioan al VIII-lea 

Paleologul, patriarhul ecumenic Iosif al II-lea și patriarhii Alexandriei, 

Antiohiei și Ierusalimului (adică, reprezentanții lor) 114 . Se continua cu 

împăratul Trebizondei, Ioan al IV-lea Marele Comnen, „ivirii” (georgienii), 

„rutenii” (în mare, ucrainenii de azi) și „valahii” (românii)115 . La conciliu 

participase o delegație a Moldovei (împărțită între frații vitregi Iliaș I și Ștefan 

al II-lea), în frunte cu mitropolitul Damian116. Țara Românească, condusă la 

acea vreme de vechiul cavaler al Ordinului Dragonului și fostul favorit al lui 

 
110 Cf. Ioan-Aurel Pop, Hunedoreștii: o familie europeană (Cluj-Napoca: Școala Ardeleană), 

121. 
111  Vezi şi acum şi Idem, Alexandru Simon, „Moncastro şi Vlachia în politica Republicii 

Sfântului Marcu în ajunul Conciliului de la Ferrara-Florenţa (1437-1438): documente din 

arhivele veneţiene”, Analele Academiei Române. Memoriile Secţiei de Ştiinţe Istorice şi 

Arheologie, seria a V-a, XL (2025), sub tipar. 
112 Lucrarea de referinţă rămâne Joseph Gill, The Council of Florence (Cambridge: Cambridge 

University Press, 1959). 
113 Epistolae pontificiae, II. Epistolae pontificiae de rebus in Concilio florentino annis 1438-

1439 gestis, editor Georg Hofmann (Roma: Pontificium Institutum Orientalium Studiorum, 

1944), nos. 178-193, 81-85; la care adăugăm Archivio di Stato di Siena, Siena, Concistoro, 

Copiarii, [reg.] 1771. 1436-1483, f. 27v (9 iulie 1439). 
114 În general: Kenneth M. Setton, „The Emperor John VIII slept here...”, Speculum, XXXIII 

(1958), 2, 222-228; Thierry Ganchou, „Géôrgios Scholarios «secrétaire» du patriarche 

unioniste Grègorios Mammas? Le mystère résolu”, în Le patriarcat œcuménique de 

Constantinople aux XIVe-XVIe siècles: rupture et continuité (=Dossiers byzantins, VII) [, editori 

D. I. Mureșan, Paolo Odorico] (Paris: Centre d'études byzantines, néo-helléniques et sud-est 

européennes, 2007), 117-194. 
115 Rustam Shukurov, The Byzantine Turks, 1204-1461 (=The Medieval Mediterranean, CV) 

(Leiden – Boston: Brill, 2016), 302-305; Walter K. Hanak, Cardinal Isidore (c. 1390-1462): A 

Late Byzantine Scholar, Warlord, and Prelate, (New York: Routledge, 2018); Gill, The Council 

of Florence, 75, 89. Să notăm că și valahii, cărora Eugeniu al IV-lea nu le nominaliza vreun 

conducător, erau trecuți în fapt în rândul popoarelor în căutarea unei coroane (una regală și de 

la Roma). 
116 Vezi Alexandru Simon, „Porturile Moldovei. Ștefan II, Iancu de Hunedoara și Murad II în 

documente italiene (1444-1446)”, Analele Științifice ale Universității Alexandru Ioan Cuza. 

Istorie, NS, LII-LIII (2006-2007) [2008], 7-25. Un apropiat de al lui Iosif al II-lea (poate chiar 

ruda sa), Damian a semnat cu mare greutate actul unirii, pe care l-a respins apoi la 1445.  



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     77 

 

 

 

Sigismund, Vlad al II-lea Dracul (Dragul), lipsise117 . Chiar și așa, datorită 

Moldovei, papa Eugeniu al IV-lea îi socotea, la finele Conciliului de la Florența 

(1439) pe „valahi” (adică, pe români) drept uniți in corpore cu Biserica 

Romei118. „Valahii” erau chiar mai mult decât atât. Erau vârful de lance al 

Romei din Europa (de Est) dacă așezăm pe hartă lista prezentată lumii de papa 

Eugeniu al IV-lea119. 

Nici Polonia, nici Ungaria nu au sprijinit conciliul ținut în Peninsula 

Italică120 și, astfel, nici unirea florentină. Nu puteau accepta ca mulțimile de 

credincioși răsăriteni („greci”) din țările și provinciile lor să ajungă la egalitate 

cu stările catolice. Aceasta s-a schimbat când tânărul Vladislav Jagiello a fost 

ales rege și al Ungariei (1440), determinând marea ascensiune a susținătorului 

său, Iancu de Hunedoara121. Din punctul de vedere al Romei, Unirea de la 

Florența a fost o întreprindere pontică pe care Sfântul Scaun a încercat să o 

poarte dinspre Marea Neagră asupra Europei (și nu numai asupra celei Central-

Răsăritene)122. Parțial, planul papei Eugeniu al IV-lea a funcționat123. Marile 

roade aveau să fie culese, mai ales după căderea Bizanţului, de o altă generație 

 
117 Daniel Barbu, „Țara Românească și Conciliul de la Basel”, Revista Istorică, NS, V (1994), 

1-2, 5-15. 
118 Papa procedase exact la fel în cazul georgienilor și rutenilor (toți divizați). 
119 Într-un sigur loc, ordinea puterilor unioniste din Răsărit a fost inversată, în scrisoarea din 26 

iulie 1439 trimisă de papa Eugeniu al IV-lea patriarhului copt Ioan: [...] Nuntiamus id quoque 

pro abundantiori gaudio fraternitati tue, cum impera-tore memorato legatos etiam advenisse 

Trapesuntii imperatoris, Valachorum, Hiberorum, Ruthenorum et omnium omnino Greco ritu 

et more viventium [...] (Epistolae pontificiae, II, nr. 195, p. 87). Deoarece singurele figuri 

nominalizate erau împărații Bizanțului și ai Trebizondei, apoi venind popoarele, și din cauză că 

nu se respecta ordinea geografică de la vest la est (valahi – ruteni – georgieni), înșiruirea 

realizată de papă trebuie văzut drept o ierarhie, în care puterea valahilor venea imediat după cea 

a împăratului Trebizondei și înaintea celei a georgienilor (cu al lor regat). Aceasta întărește 

importanța romană a românilor din Răsărit. 
120 Ihor Ševčenko, „Intellectual Repercussions of the Council of Florence”, Church History, 

XXIV (1955), 4, 291-323; Anna A. Hlavacova, „The Return of the Russian Delegation from 

the Council of Florence through the Medieval Kingdom of Hungary”, Slovak Studies, V (2019), 

1-2, 79-92. 
121  Pál Engel, „János Hunyadi: The Decisive Years of His Career, 1440-1444”, în From 

Hunyadi to Rákóczi. War and Society in Late Medieval and Early Modern Hungary (=East 

European Monographs, CIV), editori János M. Bak, Béla K. Kiraly, Boulder, CO – (New York: 

Social Science Monographs, 1982), 103-123. 
122 Aspect bine cunoscut în Apus, dar neglijat, (ne)voit, în Răsărit (Deno J. Geanakoplos, „The 

Council of Florence (1438-1439) and the Problem of Union between the Greek and Latin 

Churches”, Church History, XXIV (1955), 4, 324-346, la 330-332, 352). 
123 Domenico Caccamo, „Eugenio IV e la crociata di Varna”, Archivio della Società Romana 

di Storia Patria, LXXI (1956), pp. 35-88. 



78     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

politică (la 1476, ea a şi văzut apariția primului și singurului „atlet” de rit „grec” 

al Papalității: Ștefan al Moldovei124).  

În aceste condiții, a reintrat în atenția regalității ungare și vechea ctitorie 

a Drăgoșeștilor (încă departe de puterea avută odinioară)125  din Peri, care 

primise, la 1391, rang de stavropighie126 din partea Patriarhiei Ecumenice și, 

pe baza domeniilor Drăgoșeștilor, autoritate ecleziastică asupra creștinilor de 

rit „grec” dintre Carpații Nordici, cei Răsăriteni și cursurile Tisei și 

Someșurilor127. De dinainte de toamna lui 1442, călugării din Peri acceptaseră 

hotărârile unirii florentine 128 . Ca urmare, după luptele antiotomane din 

Transilvania din primăvara acelui an și după bătălia victorioasă de pe Ialomița 

a lui Iancu de Hunedoara cu turcii129, în septembrie 1442, la cererea „fidelilor 

noștri români din țara noastră a Maramureșului”130 , Vladislav I (al III-lea) 

Jagiello a confirmat posesiunile Mănăstirii Sfântului Arhanghel Mihail din Peri. 
Nos, Wladislaus, Dei gracia Hungarie, Polonie, Dalmacie, Croacie etc. rex, 

Lytthwanie que princeps supremus et heres Russie, memorie conmendamus 

 
124 Alexandru Simon, „Să nu ucizi o pasăre cântătoare: soarta unui fortissimus rei Christiane 

athleta în ochii Venetiei”, în Pe urmele trecutului. Profesorului Nicolae Edroiu la 70 de ani, 

editori Susana Andea, I.-A. Pop, Al. Simon, (Cluj-Napoca: Academia Română, Centrul de 

Studii Transilvane, 2009), 159-169. 
125 Richárd Horváth, „A bélteki Drágfiak és a királyi udvar kapcsolata a Hunyadiak korában”, 

în A Szilágyság és a Wesselényi család (14-17. század) (=Erdélyi Tudományos Füzetek, 

CCLXXVII), editori G. Hegyi, A. W. Kovács, (Kolozsvár: Erdélyi Múzeum-Egyesület, 2012), 

167-212, la 173-175. 
126 Macarie Motogna, Șerban Turcuș, „Mănăstirea din Perii Maramureșului între charistikariat 

și stavropighie”, Anuarul Institutului de Istorie George Barițiu, LXI (2022), 35-53. 
127 La 1391, Pahomei, categumenul Perilor, a primit putere de exarh asupra acestor pământuri: 

Sălajul, Sânnicoară, Ugocea, Bereg, Ciceu, Unguraș și Bistra (Fontes Historiae Daco-

Romanae, IV. Scriitori și acte bizantine, secolele IV-XV, editori Haralambie Mihăescu, Radu 

Lăzărescu, Nicolae-Șerban Tanașoca, Tudor Teotoi (București: Meridiane, 1982), nr. XLV-34, 

231). 
128  Marius Diaconescu, „Les implications confessionnelles du Concile de Florence en 

Hongrie”, Mediævalia Transilvanica, I (1997), 1-2, 29-62, la 34-36. 
129 T. Pálosfalvi, „Az 1442. márciusi török hadjárat. Adalékok Hunyadi János első törökellenes 

harcaihoz”, Történelmi Szemle, XLIII (2001), 1-2, pp. 43-54; Emanuel Constantin Antoche, 

Güneș Ișiksel, „Les batailles de Sibiu (22 mars 1442) et de la rivière de Ialomița (2 septembre 

1442). Essai de reconstitution d'après les sources de l'époque”, în Between Worlds (=Mélanges 

d’Histoire Générale, NS, I, 1-2), II. Extincta est lucerna orbis. John Hunyadi and his Time, 

editori Ana Dumitran, Loránd Mádly, Al. Simon (Cluj-Napoca: Academia Română. Centrul de 

Studii Transilvane, 2009), 405-426. 
130 Iancu și-a impus oamenii la conducerea Comitatului Maramureș abia după dispariția lui 

Vladislav (Drăgan, Nobilimea, pp. 435-436), dar nobilii români, care au intervenit la Vladislav 

pentru Peri (MNL-OL, Diplomatikai Levéltár (DL), nr. 13688), „[...] Petru Gherheș, sau Iuan, 

sau Șandor de Sarasău, ori Ștefan de Crăciunești, sau Ioan, fiul lui Blatha de Apșa [...]”, l-au 

urmat pe Iancu și apoi pe fiul său cel mare, Ladislau, inclusiv în vremurile grele de la 1456-

1457 (Drăgan, Nobilimea, 252, 389-390). 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     79 

 

 

 

per presentes quod nos, ad nonnullorum nostrorum fidelium Wolachorum 

terre nostre Maromarosiensis instanciam et supplicacionem humilimam, 

quandam terram Kerthweles vocatam, in comitatu Maromarosiensi, prope 

opidum nostrum Hozzÿwmezew habitam, ac allodium sessionesque 

jobagionales in facie eiusdem terre existentes, in quarum sicilicet omnj 

dominio fratres sew calogerÿ claustrj beati Michaelis Archangeli, in eadem 

terra dudum fundatj, nunc Deo propitio nobiscum fide unitj, ex legittimo 

antique dotacionis jure extitisse et existere dicuntur, pariter cum cunctis suis 

utilitatibus et pertinenciis earundem quibuslibet terris scilicet arabilibus, 

cultis et incultis, agris, pratis, pascuis, silvis, nemoribus, vineis vinearumque 

promontoriis, aquis, fluvijs, aquarumque decursibus, molendinis et locis 

molendinorum et generaliter quarumlibet pertinenciarum earundem 

integritatibus quovis nomine vocitatis, pretacto claustro et fratribus seu 

calogeris in eodem pro tempore degentibus, nove nostre donacionis titulo et 

omni jure quo nostre incumbunt collacionj, dedimus, donavimus et 

contulimus, ÿmmo damus, donamus et conferimus, jure perpetuo et 

irrevocabiliter, possidendas, tenendas pariter et habendas, salvo iure alieno, 

harum nostrarum vigore et testimonio litterarum mediante, quas in formam 

nostrj privilegÿ, dum fuerint reportate. volumus facere redigi.[...] (Buda, 26 

septembrie 1442)131. 

 

Biserica apuseană ungară nu privea deloc cu ochi buni unirea florentină 

și deci nici posibila ridicare a „schismaticilor” la egalitate cu latinii. Deși a fost 

un mare promotor al unirii florentine132 , Iancu de Hunedoara nu i-a inclus 

vreodată, din ceea ce se cunoaște până astăzi, pe românii între stările (grupurile 

privilegiate ale) Voievodatului Transilvaniei 133 . Pentru Gheorghe Lepes 

episcopul Transilvaniei (1427-1442) și adevăratul ei stăpân la sfârșitul domniei 

lui Sigismund134, dar și pentru urmașii săi, Matei Łabiszyni (1442-1461) și chiar 

Nicolae Szapolyai (1462-1468)135, unirea era sinonimă cu anularea oricăror altor 

identități (inclusiv prin exterminare)136. Aceste poziţii profund ostile faţă de 

 
131 MNL-OL, DL 13687. 
132 Adrian Andrei Rusu, „Un formular al cancelariei regale, din vremea lui Iancu de Hunedoara, 

pentru nobilii români din Transilvania”, Acta Musei Napocensis, XX (1983), 155-171; Iulian 

Mihai Damian, Ioan de Capestrano și cruciada târzie, (Cluj-Napoca: Academia Română. 

Centrul de Studii Transilvane, 2011), 102-104, 114. 
133 A. W. Kovács, „A 15. századi erdélyi tartománygyűlésekről (I. 1416-1479)”, Certamen, X 

(2023), 253-299, la 281-285. Faptul este valabil atât înainte, cât și după dezastrul cruciat de la 

Varna (noiembrie 1444), unde a pierit nu doar Vladislav Jagiello, ci și o mare parte din 

speranțele pusese – de voie, de nevoie – în reușita Unirii de la Florența. 
134 Simon, „Eugeniu al IV-lea, Sigismund de Luxemburg și ierarhul”, 118-119, 125-126. 
135 Cf. şi Diaconescu, „Les implications”, 49-51. 
136 De exemplu: György Galamb, „San Giacomo della Marca e gli eretici di Ungheria”, în San 

Giacomo della Marca nell'Europa del'400, editor Silvano Bracci (Padova: Centro Studi 

Antoniani, 1997), 211-220. 



80     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

„greci” ar putea explica și „unirea” ante litteram, preventivă astfel, a lui Grigorie, 

la Roma, în martie 1436137. 

Trebuie să ne întrebăm ca urmare ce ar fi putut realiza Sigismund de 

Luxemburg cu mitropolitul Moldovlahiei Grigorie dus în Transilvania? Datorită 

celor de mai sus și deoarece până de curând nu se cunoștea nimic la est de Roma 

despre acest episod marcant, un răspuns hotărât trebuie amânat138. Neîndoielnic 

este că Grigorie a reprezentat atât pentru Eugeniu al IV-lea, cât și pentru 

Sigismund implicarea lor maximală în organizarea vieții românilor de rit „grec”. 

Mai apoi, cu toate pretențiile, domnești inclusiv139, ale lui Iancu de Hunedoara, 

soluțiile par să fi fost în special de natură locală (cazul Perilor Maramureșului), 

până în a doua parte a domniei lui Matia Corvin, cu limitările acesteia. Abia la 

sfârşitul domniei sale, în anii 1480, a apărut „soluţia ecleziastică” de pe Dealul 

Feleacului, un domeniu regal încredinţat oraşului Cluj, locul naşterii lui Matia, 

de care acesta era foarte mândru140. 

 

Vremurile lui Ştefan al III-lea cel Mare 

Utilizarea transilvană a Moldovei, de către Roma, dar şi de către Buda, 

precede cu decenii bune vremea lui Ştefan şi prima atestare documentară a 

bisericii mitropolitană din Feleac. Viitoarele întrebări trebuie astfel să fie date nu 

de „îndoielile segregaţioniste”141 privind rolul transilvan al domnului Moldovei, 

ci de implicaţiile româneşti ale planurilor marilor puteri creştine de dinainte şi 

de după unirea florentină. 

Se cunoştea că sub Ștefan al III-lea, boierii moldoveni au putut dona doar 

în interiorul Moldovei142. Singurele danii cunoscute în afara Moldovei sunt ale 

logofătului Ioan Tăutu143 la Perii Maramureșului și ale vistiernicului Isac la 

 
137 Personal, credem însă că „romanizarea” ierarhului era în primul rând expresia unui plan 

„unionist” maximalist al Papalității. 
138 Decizia este firească și pentru că sursele („noi”) cer o reabordare românească (și nu doar) a 

subiectului unirii florentine. 
139 Vezi Ioan-Aurel Pop, Alexandu Simon, „Regele Neapolelui și Iancola la 1444: Primele 

mențiuni documentare oficiale ale lui Ioan de Hunedoara drept Iancu de Hunedoara”, Anuarul 

Institutului de Cercetări Socio-Umane Sibiu, XXXII (2025), sub tipar. 
140 De exemplu: Elek Jakab, Oklevéltár Kolozsvár története első kötetéhez, I, Buda, 1870, nr. 

161, 261 (1470). 
141 În traducere (ghilime ar trebui puse peste tot): moldovenizarea Transilvaniei în manieră 

Ceauşescu sub Ştefan cel Mare. 
142 Maria Crăciun, „Semnificaţiile ctitoririi în Moldova. O istorie socială a religiei”, în Naţional 

şi universal în istoria românilor. istoria românilor. Studii oferite profesorului Şerban 

Papacostea cu ocazia împlinirii a 70 de ani, editori O. Cristea, Gh. Lazăr (Bucureşti: 

Enciclopedică, 1997), 137-174, la 160. 
143  Ştefan S. Gorovei, „Contribuţii la genealogia familiilor Tăutu şi Callimachi”, Analele 

Ştiinţifice ale Universităţii Alexandru Ioan Cuza. Istorie, NS, LIX (2013), 99-120, la 100-101. 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     81 

 

 

 

Feleacu (1498)144. Ambele au fost realizate imediat după evenimentele de la 

1497, când elitele – seculare și spirituale de rit „grec” și de rit „latin” – valahe și 

ungare deopotrivă au avut un mare rol în păstrarea de către Ștefan atât a domniei 

moldave, cât și a domeniilor sale transilvane 145 . După toate aparențele, 

Maramureșul și Transilvania, legate și ecleziastic de la 1494 prin subordonarea 

Perilor față de Feleac146, nu erau socotite ținuturi diferite de cele direct supuse 

Sucevei.   

Se ştia că numele monahal tipic sârbesc al primului ierarh Daniil din 

biserica Sfintei Paraschiva din Feleac (ale cărei moaşte se păstrau la Belgrad)147, 

a mai fost purtat – în mediul românesc – în acel veac numai de un alt personaj: 

duhovnicul lui Ștefan, Daniil Sihastrul 148 . Daniil a fost înmormântat la 

Mănăstirea Voroneț, a cărei biserică a fost sfințită în 14 septembrie 1488149. 

Peste șase săptămâni, în 25 octombrie, apăreau în istorie la Feleac arhiepiscopul 

Daniil și lăcaşul închinat Sfintei Paraschiva150. 

Se reţinuse şi că, în februarie 1498, pentru regele romanilor, Maximilian 

I de Habsburg, Ştefan era stăpân peste „jumătate din Ungaria”151. Împreună, 

Maximilian şi Ştefan zădărniciseră încercarea fraţilor Vladislav al II-lea Jagiello, 

regele Ungariei şi al Boemiei, şi Jan Albert, regele Poloniei, de detronare a 

domnului Moldovei152, pe care însă, acum, regele romanilor îl avertiza că avea 

 
144 Carmen Ghica, „Vel Logofătul Ioan Tăutu. Cea mai veche minatură a unui dregător”, 

Studii şi Cercetări de Istoria Artei, XV (1968), 1, 114-117. 
145  Ioan-Aurel Pop, Alexandru Simon, „Moldova şi celălalt Imperiu. Preliminariile şi 

consecinţele conspiraţiei lui Maximilian I de Habsburg şi Ştefan cel Mare (1497)”, în Vocaţia 

istoriei, 331-406. 
146 Ioan Mihály de Apşa, Diplome maramureşene din secolele XIV şi XV (Sighet, 1900), nr. 352, 

600-601. 
147 O realitate care trebuie subliniată deoarece moaştele au devenit sinonime în ultimele secole 

cu Iaşiul, în urma cumpărării moaştelor de către Vasile Lupu. Acestea fuseseră duse la 

Constantinopol după cucerirea otomană a Belgradului în 1521. 
148 O. Cristea, „Note sur le rapport entre le prince et l’homme saint dans les Pays Roumains. La 

rencontre d’Etienne le Grand avec Daniel l’Ermite”, în L’empereur hagiographe. Culte des 

saints et monarchie byzantine et post-byzantine, editori Petre Guran, Bernard Flusin 

(Bucarest:  New Europe College, 2001), 177-185. 
149 Repertoriul monumentelor şi obiectelor de artă din timpul lui Ştefan cel Mare, editor Mihai 

Berza (Bucureşti: Academia Republicii Populare Romîne, 1958), nr. 7, p. 77; nr. 81, 274-275. 
150 Pe larg în Ioan-Aurel Pop, Daniela Marcu Istrate, Tudor Sălăgean, Alexandru Simon, De 

vertice montis: Feleacul, Clujul şi Transilvania în Evul Mediu (=Minerva, I, 15) (Cluj-Napoca: 

Academia Română, Centrul de Studii Transilvane, 2017), 130-132. 
151 Correspondencia de Gutierre Gomez de Fuensalida, embajador en Alemania, Flandes é 

Inglaterra (1496-1509), editor Jacob Fitz-James Stuart Berwick-Alba (Madrid, 1907), 21. 
152 Natalia Nowakowska, „Poland and the Crusade in the Reign of King Jan Olbracht, 1492-

1501”, în Crusading in the Fifte-enth Century: Message and Impact, editor Norman Housley 

(New York: Palgrave Macmillan, 2004), 128-147. 



82     Ioan Aurel Pop, Alexandru Simon 

 

să fie lovit, în replică, în Transilvania, văzută drept inima puterii moldave a lui 

Ştefan de către capul Casei de Habsburg153. Aceasta s-a şi întâmplat până la 

sfârşitul acelui an, dar Ştefan a rezistat şi în Ardeal şi la Suceava154. 

Se tăinuia, mai mult decât se afirma faptul cunoscut de contemporani că 

atunci când biserica din Feleac a fost pentru prima dată în istorie, papa Inocenţiu 

al VIII-lea se pregătea să-i reunească pe Matia Corvin şi pe Ştefan cel Mare într-

o alianţă155, demers după la bun sfârşit de papă în pofida opoziţiilor156. Matia 

Corvin avea nevoie de Ștefan pentru impunerea la domnie a fiului său nelegitim 

Ioan157. I-a dăruit domnului de la Suceava largi domenii în Transilvania158. 

Astfel, Ștefan devenit unul dintre cei mai bogați oameni din Transilvania și 

chiar din Regatul Ungariei 159 . Ştefan i-a fost credincios şi lui Matia şi 

Habsburgilor, atât cât a putut160 . Certat cu Ioan Corvin, pe când domnul 

Moldovei era numit „contele Transilvaniei” (1494)161, Ştefan s-a împăcat cu 

fiul lui Matia, iar solii lor mergeau împreună la Veneţia, protectoarea celor doi, 

inclusiv pentru a-i alege doctori bătrânului domn al Moldovei 162 . Lista 

 
153 Státny Ústredný Archív, Bratislava, L, Rody i panstavá, Ústredný archív rodu Erdödy, Galgóci 

Archív, nr. 108. Fotocopie în MNL-OL, Diplomatikai Fényképgyűjtemény, [nr.] 278383. Editat 

în anexă la Pop-Simon, „Partes Transilvane” (II). 
154 Ioan-Aurel Pop, Alexandru Simon, „Almoș, ucis în luptă la hotarul Ardealului: semnificaţia 

unei menţiuni cronicărești din secolul al XV‑lea”, în Sub semnul artei. Studii în onoarea 

academicianului Marius Porumb la 80 de ani, editori Ciprian Firea, Aurel Rustoiu, Coriolan 

Horaţiu Opreanu (Cluj-Napoca: Mega, 2023), 521-534. 
155 Ştefan Papacostea, „De la Colomeea la Codrii Cosminului (poziţia inter-naţională a Moldovei 

la sfârşitul secolului al XV-lea)”, Romanoslavica, XVII (1970), 525-554, la pp. 527-532. 
156 Alexandru Simon, „Cardinalul Marco Barbo şi Moldova în toamna anului 1489”, Anuarul 

Institutului de Istorie A. D. Xenopol, LXXI (2024), 1-8. 
157 Ioan-Aurel Pop, Alexandru Simon, „Ioan Corvin şi Ştefan cel Mare la 1490: două documente 

din arhivele milaneze”, Corviniana, XIV (2021), 53-64. 
158 Nicolae Edroiu, „An Aspect of the Political and Private Relations between Matthias Corvinus 

and Stephen the Great: The Transylvanian Estates of the Rulers of Moldavia”, în Between Worlds 

(=Mélanges d’Histoire Générale, NS I, 1-2), I. Stephen the Great and Matthias Corvinus and 

their Time, editori László Koszta, Ovidiu Mureșan, Alexandru Simon, Cluj-Napoca: Romanian 

Academy, Center for Transylvanian Studies, 2007), 151-160. 
159  Ignácz Acsády, Régi magyar birtokviszonyok 1494-1598 (=Értekezések a Történelmi 

Tudományok Köréből, XVI, 3), (Budapest, 1894), 24, 32, 38. 
160 Alexandru Simon, „Domnul Moldovei şi regii Ungariei la1490. Un document de la Ştefan 

cel Mare”, Anuarul Institutului de Istorie A. D. Xenopol, LIII-LIV (2006-2007), 15-36. 
161 După cum se ştia deja din Eudoxiu de Hurmuzaki, Documente privitoare la istoria românilor, 

VIII. 1376-1650, [editor Ioan Slavici?], Bucureşti, 1894, nr. 34, p. 29. 
162  [Marino Sanudo Il Giovanne,] I diarii di Marino Sanudo (MCCCCXCVI-MDXXXIII) 

dall’autografo Marciano ital. cl. VII cod. CDXIX-CDLXXVII, editori Guglielmo Berchet, 

Frederico Stefani, Nicolò Barozzi, Rinaldo Fulin, Marco Allegri, V. 1 aprilie 1503-31 marzo 

1504, editor N. Stefani, Venezia, 1881, col. 577, 579-580, 616-617, 639. 



Biserica de rit grec a românilor din Transilvania     83 

 

 

 

cunoștințelor ar putea continua 163 . Arta şi arhitectura oferă la rândul lor 

numeroase elemente valoroase 164 . Ne oprim însă aici, deoarece destule 

informaţii erau „pierdute” până foarte de curând165. Un aspect mai merită totuşi 

evidenţiat. Când, imediat după 1571, principele catolic Ștefan Báthory a 

restaurat ierarhia ortodoxă transilvăneană românească, primul episcop de după 

cei calvinizanți a fost tot un moldovean166. Pentru viitorul rege al Poloniei, 

românii din Transilvania însemnau Moldova. 

 

 
163 Amintim astfel „proclamaţia transilvană” a lui Maximilian de Habsburg din august 1490 prin 

care le cerea elitelor din voievodatul intracarpatic să-l accepte pe Ştefan al Moldovei drept 

„guvernator” în numele săú (Acta et epistolae relationum Transylvaniae Hungariaeque cum 

Moldavia et Valachia (=Fontes Rerum Transylvanicarum, IV, VI), editor Endre Veress, I. 1468-

1540, Budapest, 1914 [data prefeţei (p. XII) este 15 iunie 1914], nr. 38, 42-43). Documentul a 

fost publicat pentru întâia oară la Viena, imediat după Revoluţia de la 1848-1849 (Friedrich 

Firnhaber, „Beiträge zur Geschichte Ungarns unter der Regierung der Könige Wladislaus II. und 

Ludwig II. (1490-1526)”, Archiv für Kunde Österreichischer Geschichtsquellen, II (1849) 2, pp. 

375-551, la nr. 10, p. 410). Din cauza nefolosirii sale în Transilvania, înainte şi după Ausgleich-

ul de la 1867, dat fiind rolul jucat de Moldova lui Ştefan în rândul creştinilor de rit grec din 

voievodat, ne este greu să-l acceptăm pe Andrei Şaguna, loial Vienei (cităm, ad annum 1849, 

„dorul românilor din monarhia austriacă este să se unească şi să facă un singur trup”; citat în 

Mircea Gheorghe Abrudan, „Mitropolitul Andrei Șaguna-ziditor al unității românești prin 

Biserică”, în Simpozion. Comunicările celui de al XXVIII-lea simpozion al cercetătorilor români 

din Ungaria (Giula, 10-11 noiembrie 2018), editor Maria Berényi, Giula, 2019, 48-76, la 56), 

drept ctitor al mitropoliei de la Cluj (vezi în acest subiect şi Paul-Ersilian Roşca, „Câteva 

consideraţii istorice referitoare la Arhiepiscopia-Mitropolia de la Feleac prin prisma documentelor 

de secol XV-XVI”, în Arhiepiscopia Vadului, Feleacului şi Clujului (1973-2023). Întâiul episcop-

vicar, editori Dumitru Boca, Cornel Coprean (Cluj-Napoca: Renaşterea, 2023), 99-174). 
164  Marius Porumb, Bisericile din Feleac și Vad: două ctitorii moldovenești din 

Transilvania, Bucureşti, 1968. 
165 Vezi acum şi Ioan-Aurel Pop, Alexandru Simon, „Un medic sicilian, regii săi şi domnul său: 

din raportul unui nunţiu pontifical la curtea regelui romanilor”, Anuarul Institutului de Istorie A. 

D. Xenopol, LXXII (2025), 55-63. 
166 Ioan-Aurel Pop, „Din nou despre noţiunea de religio Romana, prezentă într-un document 

transilvănean de la 6 iunie 1574”, Revista Istorică, NS, XXV (2014), 3-4, 231-246. 





 
 

 

 


